
https://greenpub.org/JIM, Vol. 4, No. 6, Februari - Maret 2026

3988 | P a g e

DOI: https://doi.org/10.38035/jim.v4i6
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Sejarah Diplomasi Indonesia-Tiongkok Studi Kasus Pameran
KONGSI: Akulturasi Budaya Tionghoa di Nusantara

Wianda Rahmah Aliifah1, Siti Aliyuna Pratisti2
1Universitas Padjadjaran, Jawa Barat, Indonesia, wianda22001@mail.unpad.ac.id
2Universitas Padjadjaran, Jawa Barat, Indonesia, aliyuna@unpad.ac.id

Corresponding Author: wianda22001@mail.unpad.ac.id1

Abstract: This article examines the exhibition KONGSI: Chinese Cultural Acculturation in
the Nusantara at the National Museum of Indonesia using the concept of diplomatic history
as an analytical framework. The study is grounded in the idea that diplomacy is not limited to
formal inter-state relations, but is also shaped by long-term social interactions, migration,
and cultural exchange. The article aims to analyze how the exhibition’s artifacts and
curatorial narratives represent historical relations between China and the Indonesian
archipelago, and how Chinese cultural acculturation is positioned within the formation of
Indonesian national identity. This research employs a qualitative descriptive method through
narrative analysis of exhibition segments, artifacts, and curatorial texts. The findings show
that the exhibition presents cultural acculturation as an integrative and continuous historical
force, which can be understood as forces profondes in diplomatic history as conceptualized
by Renouvin and Duroselle. However, the analysis also reveals that the exhibition narrative
emphasizes cultural harmony while giving limited attention to historical tensions and
conflicts. This study concludes that museums function not only as spaces of historical display,
but also as arenas for the construction of contemporary narratives of cultural diplomacy.

Keyword: Acculturation, Diplomatic History, Chinese Culture, Indonesia–China Relations,
National Identity

Abstrak: Artikel ini membahas pameran KONGSI: Akulturasi Budaya Tionghoa di
Nusantara yang diselenggarakan di Museum Nasional Indonesia dengan menggunakan
konsep sejarah diplomasi sebagai kerangka analisis. Kajian ini berangkat dari pemahaman
bahwa diplomasi tidak hanya terjadi melalui hubungan resmi antarnegara, tetapi juga
terbentuk melalui interaksi sosial jangka panjang, perpindahan penduduk, dan pertukaran
budaya. Tujuan artikel ini adalah untuk menganalisis bagaimana artefak dan narasi kuratorial
dalam pameran tersebut menggambarkan hubungan historis antara Tiongkok dan Nusantara,
serta bagaimana akulturasi budaya Tionghoa ditempatkan dalam proses pembentukan
identitas Indonesia. Penelitian ini menggunakan metode kualitatif deskriptif dengan
menganalisis segmen pameran, artefak, dan teks kuratorial. Hasil analisis menunjukkan
bahwa pameran menampilkan akulturasi budaya sebagai proses sejarah yang berlangsung
terus-menerus dan saling menguatkan, yang dapat dipahami sebagai kekuatan mendasar
dalam sejarah diplomasi. Namun, kajian ini juga menemukan bahwa narasi pameran lebih

https://doi.org/10.38035/jim.
https://doi.org/10.31933/dijdbm.
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
mailto:wianda22001@mail.unpad.ac.id
mailto:aliyuna@unpad.ac.id
mailto:wianda22001@mail.unpad.ac.id
https://greenpub.org/JIM


https://greenpub.org/JIM, Vol. 4, No. 6, Februari - Maret 2026

3989 | P a g e

menekankan keharmonisan budaya dan belum banyak membahas ketegangan atau konflik
sejarah yang menyertainya. Artikel ini menyimpulkan bahwa museum tidak hanya berfungsi
sebagai ruang pamer sejarah, tetapi juga sebagai tempat pembentukan narasi diplomasi
budaya kontemporer.

Kata Kunci: Akulturasi, Budaya Tionghoa, Hubungan Indonesia–Tiongkok, Identitas
Nasional, Sejarah Diplomasi

PENDAHULUAN
Nusantara sejak lama dikenal sebagai kawasan strategis yang menjadi titik temu

berbagai bangsa, kebudayaan, dan jalur perdagangan internasonal (Syafiera & Alrianingrum,
2016). Posisi geografis ini menjadikan wilayah kepulauan Indonesia sebagai ruang interaksi
antara penduduk lokal dan para pendatang dari berbagai belahan dunia, termasuk komunitas
Tionghoa yang telah hadir di kawasan ini sejak awal abad masehi (Nugroho & Setyowati,
2019). Jejak hubungan tersebut tidak hanya terekam melalui catatan tertulis dan arsip sejarah,
tetapi juga melalui artefak-artefak budaya yang merepresentasikan proses percampuran,
penyesuaian, dan peciptaan identitas baru. Pameran KONGSI: Akulturasi Budaya Tionghoa
di Nusantara menjadi salah satu medium yang menunjukkan dinamika panjang hubungan
tersebut dalam bentuk material, visual, dan naratif.

Pembahasan akulturasi seringkali hanya diarahkan pada aspek budaya sehari-hari, tanpa
menghubungkannya pada konteks hubungan antarbangsa yang lebih luas. Oleh karena itu,
penelitian ini akan menggunakan kerangka sejarah diplomasi dari Pierre Renouvin dan Jean-
Baptiste Duroselle yang menekankan bahwa sejarah hubungan antarnegara tidak hanya
ditentukan oleh kebijakan politik formal, tetapi juga oleh forces profondes atau kekuatan-
kekuatan mendalam seperti ekonomi, migrasi, budaya, dan dinamika sosial masyarakat
(Renouvin & Duroselle, 1964). Kerangka ini memungkinkan analisis yang lebih
komprehensif terhadap bagaimana pertukaran budaya dan interaksi antar kelompok etnis
berkontribusi terhadap pembentukan identitas bangsa.

Pameran KONGSI: akulturasi budaya tionghoa di Nusantara yang menjadi objek kajian
dalam penelitian ini menampilkan berbagai artefak hasil akulturasi tersebut, seperti kebaya
encim, wayang Cina-Jawa, musik Gambang Kromong, ritual Cap Go Meh, serta kuliner yang
mengalami lokalisasi di Nusantara memberikan gambaran bahwa proses akulturasi tersebut
berlangsung secara bertahap dan saling memengaruhi. Artefak-artefak ini bukan hanya objek
seni, tetapi juga bukti visual dari interaksi diplomatik historis, mulai dari perdagangan
maritim pada masa Dinasti Ming, jaringan diaspora Tionghoa, peran kapitan Cina, serta
interaksi budaya yang terjadi dalam ruang sosial masyarakat campuran (peranakan). Dengan
menggunakan pendekatan sejarah diplomasi, artefak-artefak tersebut dilihat sebagai
representasi hubungan sosial, ekonomi, dan kultural yang mmebentuk identitas kolektif
masyarakat Nusantara. Pendekatan ini relevan karena sejalan dengan pandangan bahwa
budaya merupakan salah satu medium yang merefleksikan sejarah hubungan antarmasyarakat,
meskipun tidak secara langsung dikategorisasikan sebagai diplomasi budaya kontemporer.

Tujuan dari artikel ini adalah untuk menjawab pertanyaan, “bagaimana artefak
akulturasi Tionghoa yang ditampilkan dalam pameran Museum Nasional dapat dilihat
sebagai jejak sejarah diplomasi antara Indonesia dan Tiongkok? Artikel ini berupaya
menunjukkan bagaimana produk-produk akulturasi tersebut merepresentasikan proses
interaksi historis lintas peradaban, serta bagaimana narasi yang dibagun museum memberikan
pemahaman baru mengenai hubungan Indonesia dan Tiongkok dari sudut pandang non-
negara. Penelitian ini diharapkan dapat memberikan kontribusi pada kajian hubungan
internasional dengan memperluas pemahaman mengenai diplomasi sebagai praktik historis
yang bersifat multidimensional

https://greenpub.org/JIM


https://greenpub.org/JIM, Vol. 4, No. 6, Februari - Maret 2026

3990 | P a g e

METODE
Penelitian ini menggunakan metode kualitatif dengan pendekatan deskriptif-analitis.

Data utama diperoleh melalui observasi terhadap pameran akulturasi budaya Tionghoa yang
diselenggarakan oleh Museum Nasional Indonesia pada tahun 2025. Subjek penelitian berupa
artefak dan instalasi yang dipamerkan pada pameran. Untuk memahami hubungan antara
artefak dan proses akulturasi, penelitian menggunakan kerangka sejarah diplomasi yang
mencakup interaksi perdagangan, migrasi, dan hubungan sosial. Analisis dilakukan dengan
cara mengidentifikasi kategori artefak, menelusuri unsur budaya Tionghoa dan lokal yang
melebur dalam objek tersebut, dan memetakan artefak tersebut pada proses historis yang
melatarbelakanginya. Artefak-artefak yang diamati mencakup kategori budaya material, seni
visual, arsitektur keagamaan, ritual, dan kuliner. Observasi dilakukan dengan mencatat
artefak, penjelasan kuratorial, penataan ruang pamer, serta narasi institusional yang
disampaikan oleh Museum Nasional.

Untuk melengkapi data observasi, penelitian ini menggunakan studi literatur terhadap
buku-buku sejarah diplomasi, kajian akulturasi budaya Tionghoa di Nusantara, serta
penelitian antropologi dan sejarah maritim Indonesia. Sumber yang digunakan meliputi karya
Renouvin & Duroselle (1964), Lombard (2005), Wibowo (2010), Nurhajarini et al. (2015),
dan Rohman & Mansyur (2022), Shandy (2014), Putra & Wulanda (2024), Jayusman (2019),
Gumulya & Octavia (2017), Coppel (2003), dan Lan (2016). Analisis dilakukan dengan
menggunakan pendekatan sejarah diplomasi, yaitu melihat artefak budaya sebagai
representasi hubungan historis antar-wilayah dan antar-komunitas. Pendekatan ini tidak
bertujuan untuk mencari indikator teoretis seperti dalam teori-teori hubungan internasional,
melainkan berfokus pada pola interaksi historis, bentuk pertukaran budaya, dan narasi yang
terbentuk dari hubungan tersebut.

Interpretasi terhadap artefak dilakukan melalui category-based analysis, yaitu
mengelompokkan artefak ke dalam beberapa kategori tematik (kebudayaan material, seni
visual, arsitektur, ritual, kuliner) dan menganalisis bagaimana masing-masing kategori
merepresentasikan hubungan historis Indonesia-Tiongkok. Metode ini memungkinkan
penelitian menjadi komprehensif tanpa harus mendeskripsikan seluruh artefak satu per satu.
Analisis kemudian diarahkan untuk menjawab pertanyaan penelitian mengenai bagaimana
pameran merefleksikan jejak sejarah diplomasi antara kedua wilayah.

Penelitian juga menggunakan data sekunder berupa literatur mengenai sejarah
hubungan Indonesia–Tiongkok dan sejarah diplomasi sebagai kerangka konseptual. Literatur
ini digunakan untuk membandingkan representasi historis dalam pameran dengan dinamika
diplomasi yang tercatat dalam penelitian-penelitian terdahulu. Sehingga analisis tidak hanya
deskriptif terhadap pameran, tetapi juga relevan dengan kajian hubungan internasional.

HASIL DAN PEMBAHASAN
Pameran KONGSI: memperlihatkan bahwa hubungan hubungan Tionghoa-Nusantara

merupakan hasil dari forces profondes yang berlangsung selama lebih dari dua milenium.
Renouvin dan Duroselle menekankan bahwa diplomasi tidak lahir hanya dari tindakan negara,
melainkan dari interaksi sosial, ekonomi, budaya, dan psikologis yang mengikat dua
masyarakat (Renouvin & Duroselle, 1964). Artefak-artefak yang dipamerkan bukan sekadar
benda sejarah, tetapi jejak material dari hubungan diplomatik yang terbentuk melalui
perdagangan, migrasi, politik kolonial, hingga pembentukan identitas nasional Indonesia.

Berdasarkan narasi kuratorial pameran, hubungan masyarakat Tionghoa dan Nusantara
memiliki akar yang sangat panjang, bahkan sebelum hubungan politik formal terbentuk.
Museum menyebut bahwa migrasi Austronesia 4000 tahun lalu menjadi salah satu titik awal
pertukaran budaya. Dijelaskan adanya tradisi maritim yang kuat sehingga kemudian menjadi
jembatan bertemunya berbagai bangsa di kawasan. Pada awal Masehi, catatan dinasti Han,
Tang, dan Song mulai mencatat wilayah-wilayah Asia Tenggara sebagai bagian dari jaringan

https://greenpub.org/JIM


https://greenpub.org/JIM, Vol. 4, No. 6, Februari - Maret 2026

3991 | P a g e

dagang maritim. Pedagang Tionghoa singgah untuk menunggu musim angin muson dan
dalam jangka panjang banyak yang membangun permukiman permanen di Nusantara.
Majapahit memfasilitasi pluralitas budaya melalui kota-kota pelabuhan kosmopolit. Museum
menekankan bahwa Nusantara pada periode tersebut adalah ruang terbuka, ramah, dan
inklusif sehingga interaksi Tionghoa-Pribumi berlangsung dengan baik. Kerangka narasi ini
penting karena menjelaskan bahwa akulturasi bukan proses yang terjadi secara mendadak,
melainkan berlangsung secara bertahap dan berbasis relasi perdagangan, permukiman, serta
interaksi sosial sehari-hari.

Museum mendefinisikan “kongsi” sebagai konsep kebersamaan yang
merepresentasikan kerja sama Tionghoa-Nusantara. Konsep ini menjadi kerangka pameran
untuk menunjukkan hubungan jangka panjang kedua komunitas. Penggunaan istilah “kongsi”
menunjukkan bahwa hubungan budaya tidak hanya berlangsung sceara material, tetapi juga
mengandung aspek sosial-politik yang saling menguntungkan. Konsep kongsi mencerminkan
informal diplomacy, yaitu hubungan yang dibangn bukan melalui negara, tetapi melalui
pedagang, pemukin, keluarga, dan komunitas.

Pameran menampilkan tiga bagian kuratorial yang menyusun alur sejarah diplomasi
dan akulturasi Tionghoa di Nusantara: (1) Interaksi Awal, (2) Mengadu Nasib dan Meretas
Jalan Kemerdekaan, dan (3) Merayakan Keberagaman. Ketiga bagian tersebut menunjukkan
hubungan Tiongkok-Nusantara tidak hanya sebagai interaksi perdagangan, tetapi merupakan
pertemuan yang secara bertahap membentuk budaya Indonesia kontemporer.

Interaksi Awal (forces economiques & forces culturelles)
Sebelum konsep negara-bangsa modern terbentuk, kekuatan geografis dan kebutuhan

ekonomi telah menarik benang merah antara wilayah Asia Daratan dan Nusantara (Yanuar et
al., 2024). Renouvin menekankan bahwa letak geografis adalah faktor yang mendasari
hubungan internasional (Renouvin & Duroselle, 1964). Nusantara merupakan poros maritim
yang strategis dengan dinamika perdagangan yang panjang. Migrasi ini merupakan
perwujudan dari forces profondes, yaitu kekuatan-kekuatan struktural seperti jalur
perdagangan maritim, kebutuhan ekonomi antar kerajaan, serta pola migrasi regional.
Kekuatan-kekuatan tersebut membentuk dasar interaksi awal yang kemudian berkembang
menjadi diplomasi sosial, ekonomi, dan budaya.

Segmen Interaksi Awal dalam pameran KONGSI: Akulturasi Budaya Tionghoa di
Nusantara menampilkan artefak-artefak kuno yang merepresentasikan fase paling awal
hubungan antara masyarakat Nusantara dan Tiongkok. Artefak seperti neraka perunggu
menjadi simbol penting dari jaringan komunikasi budaya dan perdagangan yang telah terjalin
sejak awal Masehi. Keberadaa Nekara tipe Heger IV menunjukkan bahwa Nusantara telah
terhubung dengan jaringan perdagangan Asia Daratan dan Tiongkok Selatan (Setiawan &
Permatasari, 2019). Nekara tipe Heger IV sangat unik dan jarang sekali ditemukan di
Indonesia karena memiliki ukuran yang lebih kecil. Hal ini menunjukkan bahwa wilayah ini
telah terintegrasi dalam sistem pertukaran regional jauh sebelum terbentuknya entitas politik
modern.

Pameran ini menekankan bahwa kedatangan awal masyarakat Tionghoa di Nusantara
bersifat bertahap dan berkelanjutan, dimediasi oleh aktivitas perdagangan maritim dan angin
muson. Para pedagang yang semula singgah sementara kemudian bermukim, membentuk
komunitas di kota pesisir. Segmen ini memperlihatkan bagaimana kehadiran migran
Tionghoa menjadi aktor-aktor sosial mikro yang berperan sebagai jembatan antarmasyarakat
(Suryadinata, 2014). Meskipun bukan diplomat formal, peran mereka mirip “diplomat
budaya” yang secara informal memfasilitasi akulturasi. Mereka membawa teknologi baru
seperti pengolahan logam, teknik pertanian sayuran, dan sistem pencatatan ekonomi yang
kemudian diserap oleh masyarakat lokal. Proses ini menciptakan ruang interaksi yang setara
di mana pembauran terjadi tanpa paksaan politik. Fase ini mencerminkan dominasi forces

https://greenpub.org/JIM


https://greenpub.org/JIM, Vol. 4, No. 6, Februari - Maret 2026

3992 | P a g e

profondes non-politik di mana struktur ekonomi dan demografi bekerja lebih kuat
dibandingkan institusi kekuasaan formal. Narasi ini juga menunjukkan bagaimana diplomasi
budaya pada fase awal bersifat inklusif dan cair, serta memungkinkan pertukaran dua arah.
Nusantara tidak hanya menjadi penerima pengaruh budaya Tiongkok, tetapi juga turut
membentuk ulang artefak dan praktik budaya tersebut disesuaikan dengan budaya lokal.
Sehingga interaksi awal dapat dilihat sebagai fondasi penting dari tradisi hubungan
Nusantara-Tiongkok yang berbasis masyarakat, bukan elit politik.

Mengadu Nasib dan Meretas Jalan Kemerdekaan
Segmen Mengadu Nasib dan Meretas Jalan Kemerdekaan menandai perubahan dalam

dinamika hubungan masyarakat Tionghoa dan Nusantara. Fase sebelumnya didominasi oleh
interaksi relatif setara, sedangkan pada periode abad ke-19 hingga pertengahan abad ke-20
memperlihatkan bagaimana forces profondes politik dan ideologis, khususnya kolonialisme,
menginterupsi proses akulturasi yang telah berlangsung sebelumnya.

Pada abad ke-19, tekanan ekonomi dan pergolakan di Tiongkok mendorong migrasi
besar-besaran suku Hokkien, Teochew, Hakka, Kanton, Hainan, dan Yunnan ke Nusantara
(Kusuma & Octastefani, 2022). Migrasi ini membawa keterampilan, jaringan perdagangan,
serta modal sosial yang berperan penting dalam perkembangan ekonomi kolonial. Namun,
kekuatan ini dihadapi oleh tembok politik kolonial. Pemerintah Hindia Belanda, menyadari
bahaya persatuan, menerapkan divide et impera melalui segregasi kelas berbasis rasial (Eropa,
Timur Asing, Pribumi) menciptakan batas administratif dan sosial yang merusak proses
pembauran alami dan mengubah relasi budaya menjadi relasi yang penuh kecurigaan.
Kebijakan ini adalah upaya untuk membendung "kekuatan mendalam" asimilasi yang terjadi
secara alamiah di masyarakat akar rumput (Aprilia et al., 2024).

Segmen kedua pameran membahas keterlibatan masyarakat Tionghoa dalam
pembentukan identitas nasional Indonesia, terutama pada masa kolonial dan pergerakan
kemerdekaan. Pada fase ini diplomasi bergeser dari diplomasi ekonomi-maritim, menjadi
diplomasi sosial-politik di mana berbagai kelompok Tionghoa ikut memperjuangkan
Indonesia sebagai rumah bersama. Museum menekankan bahwa tokoh-tokoh Tionghoa
berperang melalui gerakan pers (misalnya melalui Majalah Keng Po), pendidikan dan
kegiatan komunitas, dan dukungan terhadap nasionalisme Indonesia. Peran pers sebagai
pembentuk opini publik terlihat pada Koran Sin Po yang menjadi corong nasionalisme dan
tempat pertama kali lagu "Indonesia Raya" dipublikasikan. Tokoh-tokoh seperti Sie Kong
Lian, yang menyediakan rumah bagi pergerakan pemuda, dan Tan Khoen Swie dengan
literasinya, menunjukkan kontribusi intelektual dan fasilitas.

Bukti fisik keterlibatan dalam momen kritis kemerdekaan terabadikan dalam Maket
Rumah Rengasdengklok (Rumah Djiaw Kie Song), tempat di mana nasib bangsa
dipertaruhkan menjelang proklamasi. Salah satu artefak yang paling istimewa adalah piringan
hitam pertama lagu “Indonesia Raya” yang diproduksi oleh Yo Kim Tjan. Rekaman ini bukan
hanya dokumen audio, tetapi simbol kontribusi Tionghoa dalam mempopulerkan simbol-
simbol kebangsaan. Suara W.R. Soepratman yang terekam menjadi bukti material bahwa
kelompok Tionghoa ikut meneguhkan identitas nasional yang sedang tumbuh.

Momentum Sumpah Pemuda 1928 dan Proklamasi 1945 menandai fase ketika identitas
Tiongoa dan identitas Indonesia tidak lagi ditempatkan sebagai oposisi, melainkan sebagai
bagian dari satu prouek kebangsaan. Peran John Lie dalam mempertahankan kemerdekaan
menunjukkan bahwa diplomasi tidak selalu terjadi di meja perundingan, tetapi juga terwujud
melalui tindakan nyata dan solidaritas di lapangan. Pameran juga menampilkan figur
Abdurrahman Wahid (Gus Dur) sebagai simbol fase pascakolonial dalam sejarah diplomasi
domestik Indonesia. Kebijakan penghapusan diskriminasi terhadap budaya Tionghoa
menandai transformasi diplomasi negara terhadap kelompok minoritas. Dalam sejarah
diplomasi, hal ini menunjukkan bahwa relasi Indonesia-Tionghoa tidak hanya ditentukan oleh

https://greenpub.org/JIM


https://greenpub.org/JIM, Vol. 4, No. 6, Februari - Maret 2026

3993 | P a g e

hubungan luar negeri, tetapi juga oleh memori dan rekonsiliasi di dalam negeri. Pada tahap
inilah hubungan Tiongkok-Nusantara memasuki fase politis, bukan hanya hubungan
perdagangan atau budaya, tetapi juga perjuangan bersama membangun identitas Indonesia
yang merdeka, inklusif, dan egaliter.

Merayakan Keberagaman
Segmen terakhir pameran merupakan segmen yang paling luas dan visual dalam

pameran. Segmen ini menampillkan hasil akulturasi budaya Tionghoa yang terbentuk selama
ratusan tahun di yang telah menyatu dalam kehidupan sehari-hari masyarakat Indonesia.
Dalam kerangka sejarah diplomasi, segmen ini merepresentasikan bentuk diplomasi kultural
jangka panjang dan berkelanjutan karena berada pada ranah domestik dan lintas generasi.

1. Arsitektur dan Ruang Domestik
Narasi kuratorial menjelaskan bahwa rumah tinggal masyarakat Tionghoa

di Nusantara memadukan unsur lokal, Tiongkok, dan Eropa. filosofi Feng Shui
berpadu harmonis dengan material tropis. Penggunaan kayu jati dan eboni pada
furnitur rumah tangga Tionghoa, serta bentuk atap pelana, menunjukkan bahwa
pendatang menghormati kearifan lokal dalam membangun ruang hidup mereka.

Elemen penting seperti altar persembahyangan dengan Dewi Kaun Im, Fu
Lu Shou, Shen Toy, Cek Toy, Tok Wi, wadah dupa, dan Po Pwe menunjukkan
adaptasi ritual yang tetap dipertahankan tetapi menyesuaikan ruang-ruang rumah
Nusantara. Praktik ini mencerminkan penerimaan masyarakat lokal terhadap
simbol religius Tionghoa.

2. Busana
Busana, batik pesisir, sarung Lasem, dan motif megamendung

menunjukkan bagaimana simbol-simbol visual Tionghoa diadaptasi dan dimaknai
ulang disesuaikan dengan budaya lokal. Pengaruh estetika Dinasti Ming tidak
diadopsi secara murni, tetapi dipadukan dengan nilai-nilai dan tradisi lokal. Proses
ini mencerminkan pertukaran budaya dua arah di mana akulturasi bukan sekadar
adopsi, tetapi juga negosiasi makna.

Batik Lasem dipengaruhi ikonografi porselen Ming, sedangkan motif
Megamendung diadaptasi awan Tiongkok yang masuk melalui sutra dan porselen.
Kebaya encim dengan warna-warna cerah diyakini membawa keberuntukan.
Sementara batik peranakan karya Go Tik Swan dan Oey Soe Tjoen
menggabungkan teknik batik Jawa dengan motif-motif Tiongkok seperti phoenic
dan bunga peoni. Kedua produk budaya tersebut menegaskan bahwa identitas
peranakan terbentuk melalui negosiasi estetis antara dua tradisi besar.

3. Kesenian dan Pertunjukan
Pameran menampilkan berbagai bentuk wayang hasil akulturasi, seperti

wayang Cina-Jawa, wayang barongsai Semarang (1910-1941), dan wayang potehi.
Wayang Potehi memiliki sejarah penting di mana awalnya dimainkan sebagai
ritual ketika kapal jung akan berlayar kembali ke Tiongkok, lalu bertransformasi
menjadi hiburan publik berbahasa Indonesia. Wayang Cina Jawa (Wacinwa)
menggabungkan estetika wayang kulit Jawa dengan kisah klasik Tiongkok seperti
Sun Wu Kong dan Zhu Bajie. Kromong di Tangerang dan penggunaan Sukong
adalah penggabungan alat musik gesek Tiongkok dengan gamelan pentatonis.
Proses ini menggambarkan bagiamana diplomasi kultural tidak hanya
mempertahankan warisan, tetapi juga menghidupkan budaya secara lokal.

4. Kuliner
Kuliner merupakan salah satu media paling efektif untuk menyatukan

masyarakat. Bahan, teknik, dan cita rasa mengalami penyesuaian dengan lidah
lokal, menghasilkan identitas kuliner yang kini dianggap “asli” Indonesia. Hal ini

https://greenpub.org/JIM


https://greenpub.org/JIM, Vol. 4, No. 6, Februari - Maret 2026

3994 | P a g e

menunjukkan bagaimana forces profondes berupa kebiasaan sosial dan pola
konsumsi membentuk relasi budaya jangka panjang yang tidak mudah terputus
oleh perubahan politik.

5. Instalasi Pola Pola Bejana
Instalasi “Pola-Pola Bejana” karya Eldwin Pradipta menjadi refleksi atas

identitas di era modern. Dalam karya tersebut, Eldwin menggabungkan motif
keramik Tiongkok, keramik Nyonya, dan keramik Nusantara untuk
menggambarkan proses pencarian jati diri dan kemungkinan “masa lalu alternatif:
jika budaya peranakan tidak mengalami disrupsi sejarah.

Berdasarkan penjelasan Museum, perjalanan artefak-artefak yang ada dalam pameran
ini menunjukkan bahwa Nusantara sejak dahulu adalah sebuah ruang pertemuan besar
antarbudaya, sebuah kuali peleburan raksasa tempat berbagai tradisi, teknologi, dan cara
hidup saling bertemu, bercampur, dan melahirkan bentuk-bentuk budaya baru. Dari Nekara
perunggu yang datang melalui jaringan perdagangan Asia Tenggara awal masehi, hingga
batik Lasem dan motif Megamendung yang memadukan estetika Tionghoa, Jawa, Sunda, dan
Islam, semua koleksi ini memperlihatkan bahwa hubungan budaya di Nusantara tidak pernah
berjalan satu arah. Setiap pengaruh yang datang dari luar selalu disambut, diolah, dan diberi
makna baru oleh masyarakat lokal.

Meskipun pameran KONGSI berhasil menampilkan kekayaan akulturasi budaya
Tionghoa di Nusantara secara naratif dan visual, pameran ini juga merepresentasikan
konstruksi memori tertentu yang cenderung menekankan harmoni dan keberlanjutan. Dalam
pendekatan sejarah diplomasi, pendekatan ini berpotensi menyederhanakan kompleksitas
realsi sosial dan politik yang membentuk proses akulturasi tersebut. Narasi pameran relatif
minim dalam membahas konflik, ketegangan, dan pemutusan historis, khususnya pada
periode Orde Baru ketika ekspresi budaya Tionghoa dibatasi. Ketiadaan pembahasan
mendalam mengenai fase ini dapat dibaca sebagai bentuk seleksi memori yang bertujuan
menegaskan pesan persatuan, tetapi juga mengaburkan fakta bahwa akulturasi tidak selalu
berjalan linier dan damai.

Sebagai produk institusi negara, pameran ini juga merepresentasikan sudut pandang
resmi mengenai keberagaman. Diplomasi budaya diperlihatkan sebagai keberhasilan nasional,
sementara dinamika kuasa tidak sepenuhnya dieksplorasi secara kritis baik pada masa
kolonial maupun pascakemerdekaan. Oleh karena itu, pameran KONGSI perlu dipahami
tidak hanya sebagai representasi sejarah, tetapi juga sebagai bagian dari praktik diplomasi
domestik kontemporer yang membentuk cara negara mempresentasikan identitas
kebangsaannya. Dengan menganalisis pameran ini melalui kerangka sejarah diplomasi oleh
Renouvin dan Duroselle, sejarah Indonesia-Tingkok dapat dipahami secara lebih luas. Bukan
sekadar narasi akulturasi yang harmonis, melainkan proses panjang yang dibentuk oleh
negosiasi, gangguan, dan rekonsiliasi yang terus berlangsung.

KESIMPULAN
Artikel ini menunjukkan bahwa pameran KONGSI: Akulturasi Budaya Tionghoa di

Nusantara tidak hanya berfungsi sebagai ruang edukasi sejarah budaya, tetapi juga sebagai
medium produksi narasi historis yang merepresentasikan hubungan Indonesia-Tiongkok
melalui sudut pandang harmoni, keterbukaan, dan keberagaman. Dengan menggunakan
konsep sejarah diplomasi oleh Renouvin dan Duroselle, artikel ini menempatkan artefak dan
praktik budaya yang dipamerkan sebagai bagian dari forces profondes, yaitu kekuatan
ekonomi, migrasi, dan interaksi sosial yang membentuk relasi lintas budaya dalam jangka
panjang, bahkan sebelum dan di luar kerangka diplomasi negara secara formal.

Tiga segmen pameran memperlihatkan bahwa interaksi awal, dinamika sosial-politik
masyarakat Tionghoa pada masa kolonial dan kemerdekaan, serta hasil akulturasi budaya
sehari-hari merupakan fondasi historis dari proses pembentukan identitas kebangsaan

https://greenpub.org/JIM


https://greenpub.org/JIM, Vol. 4, No. 6, Februari - Maret 2026

3995 | P a g e

Indonesia. Artefak-artefak yang ditampilkan merekam bagaimana relasi lintas budaya
berlangsung melalui praktik perdagangan, seni, kehidupan sehari-hari, sehingga diplomasi
tidak dapat dipahami sebagai peristiwa negosiasi semata, melainkan sebagai proses sosial
yang berjalan dalam waktu panjang dan melibatkan aktor-aktor non-negara.

Artikel ini juga menegaskan bahwa narasi pameran secara sadar memilih pendekatan
positif terhadap keberagaman dengan minim penjelasan mengenai ketegangan, eksklusi, dan
konflik historis yang pernah dialami masyarakat Tionghoa di Indonesia. Pilihan kuratorial ini
membentuk representasi Nusantara sebagai ruang akulturasi yang linear dan harmonis.
Berdasarkan pendekatan sejarah diplomasi, kondisi tersebut perlu dibaca secara kritis sebagai
konstruksi narasi kultural kontemporer, bukan cerminan utuh dari kompleksitas relasi historis
Indonesia–Tiongkok.

Kontribusi utama artikel ini terletak pada upaya memperluas pemahaman sejarah
diplomasi ke ranah budaya material dan praktik sosial, sekaligus menunjukkan bahwa
museum dan pameran budaya merupakan arena penting dalam pembentukan ingatan kolektif
dan narasi hubungan internasional. Pendekatan ini menegaskan bahwa sejarah diplomasi
tidak hanya ditulis melalui arsip politik dan perjanjian antarnegara, melainkan juga melalui
jejak akulturasi yang masih hidup dalam keseharian masyarakat Indonesia hingga saat ini.

REFERENSI
Aprilia, A., Doni, A., Sianturi, F., Enrico, A., & Marnita, T. (2024). Konstruksi Rasial

Masyarakat Indonesia pada Masa Kolonial. 1(2), 730–734.
Coppel, C. A. (2003). Kendala-kendala Sejarah dalam Penerimaan Etnis Cina di Indonesia

yang Multikultural. 13–23.
Gumulya, D., & Octavia, N. (2017). Kajian Akulturasi Budaya pada Busana Wanita Cina

Peranakan.
Jayusman, I. (2019). Peranan Orang Cina dalam Perdagangan di Jawa Pada Zaman VOC

Abad XVII. Bihari: Jurnal Pendidikan Sejarah Dan Ilmu Sejarah, 2(2), 1–10.
KONGSI: Akulturasi Tionghoa di Indonesia. (2025, February 11). Museum Nasional.

Retrieved December 5, 2025, from https://www.museumnasional.or.id/5311/
Kusuma, B. M. A., & Octastefani, T. (2022). The History of Hakka Diaspora in Indonesia :

Migration Waves and Negotiations. 06(2), 96–107.
Lan, T. J. (2016). Heterogenitas Orang Keturunan Cina (Tionghoa) di Indonesia dalam

Perspektif Sosial-Budaya. 42–53.
Lombard, D. (2005). Nusa Jawa Silang Budaya Vol. 1 (Batas-Batas Pembaratan).
Nugroho, A. N. P., & Setyowati, R. R. (2019). Adikuasa Perdagangan Tiongkok: Tiongkok

Dalam Revolusi Industri 4.0 di Indonesia (Tinjauan Sejarah Sosial-Ekonomi Pedagang
Tiongkok di Indonesia). ISTORIA: Jurnal Pendidikan Dan Ilmu Sejarah, 15(2), 119–
131.

Nurhajarini, D. R., Purwaningsih, E., & Fibiona, I. (2015). AKULTURASI LINTAS ZAMAN
DI LASEM: PERSPEKTIF SEJARAH DAN BUDAYA.

Putra, Z. A. W., & Wulanda, G. A. N. (2024). Refleksi Budaya Etnis Tionghoa dalam
Kesenian Barongsai di Kota Singkawang. 9(2), 289–300.

Renouvin, P., & Duroselle, J.-B. (1964). Introduction to the History of International
Relations.

Rohman, A., & Mansyur, H. M. (2022). ( Studi Analisis Pada Lawatan Cheng Ho Di
Nusantara ). Dauliyah, 7(2), 1–31.

Setiawan, J., & Permatasari, W. I. (2019). Proses masuk dan persebaran peninggalan
kebudayaan proto-deutero melayu di indonesia 1. 3, 11–22.

Shandy, P. N. (2014). INSTRUKSI PRESIDEN NO. 14 TAHUN 1967 DAN DAMPAKNYA
TERHADAP KEHIDUPAN BUDAYA & EKONOMI KETURUNAN TIONGHOA DI
PECINAN SEMARANG, 1967-2002. 14, 2014.

https://greenpub.org/JIM


https://greenpub.org/JIM, Vol. 4, No. 6, Februari - Maret 2026

3996 | P a g e

Syafiera, A., & Alrianingrum, S. (2016). PERDAGANGAN DI NUSANTARA ABAD KE-
16. Journal Pendidikan Sejarah, 4(3), 721–735.

Wibowo, P. (2010). TIONGHOA DALAM KEBERAGAMAN INDONESIA : SEBUAH
PERSPEKTIF HISTORIS TENTANG POSISI DAN IDENTITAS. 640–657.

Yanuar, F., Sya, A., Zid, M., & Jakarta, U. N. (2024). Pendekatan Geografi dalam
Menangani Konflik Politik dan Ekonomi Antar Wilayah Negara. 7, 4324–4328.

https://greenpub.org/JIM

	PENDAHULUAN
	METODE
	HASIL DAN PEMBAHASAN
	KESIMPULAN

