https://greenpub.org/JIM Vol. 4, No. 5, Desember 2025 — Januari 2026

JIM: G cipy s
Jurnalllmu Multid%ii’p‘lin

GREENATION
PUBLISHER
+62/8i1211046/7.572] http://greenpub.org ﬁon.inh@gmail.com

DOI: https://doi.org/10.38035/jim.v4i5
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Simbolisme Pangan dalam Tradisi Ruwahan: Kajian
Antropologis atas Praktik Konsumsi di Dusun Krandon, Godean
Yogyakarta

Ahmad Buhori', ZulKipli Lessy?

"Program Studi Interdisciplinary Islamic Studies Fakultas Pascasarjana UIN Sunan Kalijaga
Yogyakarta, 2420001 1052(@student.uin-suka.ac.id

2Program Studi Interdisciplinary Islamic Studies Fakultas Pascasarjana UIN Sunan Kalijaga
Yogyakarta, zulkipli.lessy@uin-suka.ac.id

Corresponding Author: 24200011052@student.uin-suka.ac.id'

Abstract: The Ruwahan tradition in Krandon Hamlet, Godean, Yogyakarta is an Islamic-
Javanese cultural heritage that is still preserved and full of spiritual values and local
symbolism. Although many studies have highlighted its religious dimension, the role of food
as a symbol of culture and spirituality in this tradition has rarely been studied in depth. This
study aims to reveal the symbolic meaning of various types of food served in the Ruwahan
tradition and how these consumption practices reflect the social, spiritual, and religious
identity values of the local community. This study uses a qualitative approach with
ethnographic methods. Data collection techniques are carried out through participatory
observation, in-depth interviews, and documentation. Clifford Geertz's symbol theory is used
to interpret cultural meaning contextually, supported by Mary Douglas' framework on the
food classification system, and Pierre Bourdieu in viewing the social dimension through the
concepts of symbolic capital and habitus. The results of the study show that foods such as
tumpeng, ingkung ayam, kolak, ketan, apem, and pisang raja not only have ritual functions,
but also contain deep symbolic meanings related to spirituality, forgiveness, self-control, and
human relationships with God. The tradition of carrying ambeng reflects the values of
equality, mutual cooperation, and social solidarity. The symbolism of food in Ruwahan
functions as a means of internalizing local Islamic values and becomes a manifestation of
spirituality that is grounded in the daily lives of Javanese Muslim society.

Keywords: Ruwahan, Food Symbolism, Islamic Anthropology, Javanese Culture, Local
Spirituality

Abstrak: Tradisi Ruwahan di Dusun Krandon, Godean, Yogyakarta merupakan warisan
budaya Islam-Jawa yang masih lestari dan sarat akan nilai spiritual serta simbolisme lokal.
Meskipun banyak kajian telah menyoroti dimensi keagamaannya, peran makanan sebagai
simbol budaya dan spiritualitas dalam tradisi ini masih jarang diteliti secara mendalam.
Penelitian ini bertujuan untuk mengungkap makna simbolik dari berbagai jenis pangan yang
dihidangkan dalam tradisi Ruwahan serta bagaimana praktik konsumsi tersebut
mencerminkan nilai-nilai sosial, spiritual, dan identitas keagamaan masyarakat setempat.

3747 |Page


https://doi.org/10.38035/jim.v4i4
https://doi.org/10.31933/dijdbm.
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
mailto:24200011052@student.uin-suka.ac.id1
mailto:zulkipli.lessy@uin-suka.ac.id
mailto:24200011052@student.uin-suka.ac.id1
https://greenpub.org/JIM

https://greenpub.org/JIM Vol. 4, No. 5, Desember 2025 — Januari 2026

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode etnografi. Teknik
pengumpulan data dilakukan melalui observasi partisipatif, wawancara mendalam, dan
dokumentasi. Teori simbol Clifford Geertz digunakan untuk menafsirkan makna budaya
secara kontekstual, didukung oleh kerangka Mary Douglas mengenai sistem klasifikasi
makanan, serta Pierre Bourdieu dalam melihat dimensi sosial melalui konsep symbolic
capital dan habitus. Hasil penelitian menunjukkan bahwa makanan seperti tumpeng, ingkung
ayam, kolak, ketan, apem, dan pisang raja tidak hanya memiliki fungsi ritual, tetapi juga
mengandung makna simbolik yang mendalam terkait spiritualitas, pengampunan,
pengendalian diri, dan hubungan manusia dengan Tuhan. Tradisi membawa ambeng
mencerminkan nilai kesetaraan, gotong royong, dan solidaritas sosial. Simbolisme pangan
dalam Ruwahan berfungsi sebagai sarana internalisasi nilai-nilai Islam lokal dan menjadi
wujud spiritualitas yang membumi dalam kehidupan sehari-hari masyarakat Muslim Jawa.

Kata Kunci: Ruwahan, Simbolisme Pangan, Antropologi Islam, Budaya Jawa, Spiritualitas
Lokal

PENDAHULUAN

Tradisi Ruwahan yang dilaksanakan oleh masyarakat Dusun Krandon, Godean,
Yogyakarta, merupakan salah satu bentuk warisan budaya yang kaya akan makna, baik secara
spiritual maupun simbolik (Ahmad Zaini Anwar & Imam Muhsin, 2025). Menurut
Rahmawati et al. (2023) kegiatan ruwahan biasanya dilangsungkan pada bulan Ruwah, yang
bertepatan dengan bulan Sya’ban dalam kalender Hijriyah. Bagi masyarakat Jawa, bulan ini
menjadi momen penting untuk mengenang dan mendoakan arwah leluhur. Lebih dari sekadar
ritual keagamaan, Ruwahan juga menjadi wadah memperkuat rasa kebersamaan dan identitas
kolektif warga, sehingga menarik untuk dikaji dari sudut pandang antropologi budaya.

Sejauh ini, berbagai penelitian mengenai tradisi Ruwahan umumnya menitikberatkan
pada aspek ritual dan keagamaannya (Mibtadin, 2023). Namun, masih sedikit kajian yang
secara khusus menyoroti peran makanan dalam ritual ini, khususnya bagaimana simbolisme
pangan berfungsi dalam menyampaikan nilai-nilai budaya dan spiritual masyarakat
(Rahmawati et al., 2023). Padahal, dalam setiap tahapan kegiatan Ruwahan, makanan tidak
hanya hadir sebagai pelengkap acara, melainkan menjadi bagian integral dari sistem makna
yang dianut oleh masyarakat.

Kesenjangan kajian inilah yang menjadi dasar pentingnya penelitian ini dilakukan.
Meski Ruwahan telah banyak dibahas dalam studi-studi sebelumnya, dimensi simbolik dari
makanan yang disajikan di dalamnya masih jarang disentuh secara mendalam. Hal ini
menjadi relevan karena dalam konteks budaya, makanan bukan hanya memenuhi kebutuhan
fisik, tetapi juga menjadi medium komunikasi sosial dan ekspresi spiritual (Nabilah, 2022).
Dengan kata lain, pangan dalam tradisi Ruwahan memuat pesan-pesan budaya yang layak
untuk dieksplorasi lebih lanjut. Berdasarkan latar tersebut, pertanyaan utama yang diajukan
dalam penelitian ini adalah: Bagaimana simbolisme pangan dalam tradisi Ruwahan
mencerminkan nilai-nilai sosial dan spiritual masyarakat Dusun Krandon?

Penelitian ini penting karena dapat memperkaya pemahaman kita tentang bagaimana
masyarakat Jawa, khususnya komunitas Muslim tradisional, menginternalisasi nilai-nilai
kehidupan dan keimanan mereka melalui praktik konsumsi (Huh et al., 2015). Simbolisme
pangan di dalam tradisi ini bukan sekadar kebiasaan turun-temurun, melainkan
mencerminkan struktur nilai yang hidup dalam keseharian masyarakat (Susilo & Syato, 2016).

Tujuan dari penelitian ini adalah untuk menganalisis secara mendalam makna simbolik
dari makanan-makanan yang hadir dalam tradisi Ruwahan, serta memahami bagaimana
praktik konsumsi tersebut berfungsi sebagai cerminan dari nilai sosial dan spiritual
masyarakat. Dengan menggunakan pendekatan antropologis, penelitian ini diharapkan dapat

3748 |Page


https://greenpub.org/JIM

https://greenpub.org/JIM Vol. 4, No. 5, Desember 2025 — Januari 2026

memberikan gambaran yang komprehensif mengenai dinamika tradisi Ruwahan dan
relevansinya dalam kehidupan masyarakat saat ini.

Dengan demikian, penelitian ini tidak hanya berkontribusi pada pengembangan kajian
akademik mengenai budaya dan agama, tetapi juga diharapkan dapat menjadi salah satu
upaya pelestarian budaya lokal yang semakin penting di tengah arus perubahan sosial.

METODE

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode etnografi (Hardani
MSi et al., 2020) untuk mengkaji simbolisme pangan dalam tradisi Ruwahan di Dusun
Krandon, Godean, Yogyakarta. Pendekatan ini memungkinkan peneliti memahami praktik
budaya secara mendalam melalui keterlibatan langsung dalam kegiatan ritual. Tradisi
Ruwahan dipilih karena mengandung praktik konsumsi yang sarat makna spiritual dan sosial.
Fokus penelitian terletak pada bagaimana makanan dalam Ruwahan tidak hanya menjadi
unsur ritual, tetapi juga simbol yang mencerminkan nilai-nilai keagamaan, kebersamaan, dan
identitas komunitas Muslim Jawa.

Sebagai kerangka teoritis, penelitian ini memanfaatkan teori simbol Clifford Geertz
melalui konsep thick description untuk menafsirkan praktik budaya sebagai sistem makna.
Teori Mary Douglas digunakan untuk memahami makanan sebagai sistem simbolik yang
merepresentasikan struktur sosial dan nilai sakral. Untuk memperdalam dimensi sosial,
digunakan pula gagasan Pierre Bourdieu mengenai symbolic capital dan habitus, terutama
dalam melihat bagaimana tradisi makan bersama menjadi sarana memperkuat status, nilai
kolektif, dan struktur sosial dalam masyarakat (Huang, 2019). Ketiga teori ini saling
melengkapi dalam membongkar lapisan-lapisan makna di balik praktik konsumsi dalam
Ruwahan.

Data diperoleh melalui observasi partisipatif, wawancara mendalam dengan tokoh
agama, sesepuh, ibu rumah tangga, dan pemuda desa, serta dokumentasi visual. Informan
dipilih secara purposive, dengan pertimbangan keterlibatan aktif dalam tradisi Ruwahan.
Peneliti sebagai instrumen utama menggunakan pedoman wawancara dan catatan lapangan
untuk mendukung proses pengumpulan data. Analisis dilakukan secara tematik dengan
mereduksi, mengategorikan, dan menginterpretasikan data menggunakan pendekatan
simbolik dan interpretatif, untuk membangun narasi mendalam mengenai hubungan antara
makanan, makna budaya, dan spiritualitas dalam tradisi Ruwahan.

HASIL DAN PEMBAHASAN
Sekilas Mengenai Tradisi Ruwahan

Dalam khazanah budaya masyarakat Jawa, bulan Ruwah (Sya’ban dalam kalender
Hijriyah) secara tradisional dikenal sebagai waktu khusus untuk memperingati dan
mendoakan arwah leluhur. Istilah “ruwahan” sendiri berasal dari kata arwah, merujuk pada
praktik spiritual yang dilakukan secara kolektif sebagai bentuk penghormatan kepada para
leluhur yang telah wafat. Kegiatan ini biasanya meliputi ziarah kubur, pembacaan tahlil,
pembagian makanan, dan sedekah kepada sesama. Ruwahan tidak hanya menjadi bagian dari
ritual keagamaan, tetapi juga memperkuat ikatan sosial dan melanggengkan nilai-nilai
kekeluargaan serta tradisi komunal dalam masyarakat Jawa (Wardani, 2022).

Tradisi ini merupakan warisan budaya Islam-Jawa yang telah berlangsung lintas
generasi (Ahmad Zaini Anwar & Imam Muhsin, 2025). Dalam praktiknya, ruwahan
menggabungkan unsur-unsur Islam normatif (seperti doa dan zikir) dengan ekspresi lokal
seperti makanan khas, tata cara penyajian yang simbolik, serta pelibatan kolektif warga.
Dengan demikian, ruwahan menjadi bentuk konkret dari spiritualitas yang membumi, yang
tidak hanya berurusan dengan dimensi langit, tetapi juga merawat relasi sosial antarwarga
dalam ruang hidup sehari-hari.

3749 |Page


https://greenpub.org/JIM

https://greenpub.org/JIM Vol. 4, No. 5, Desember 2025 — Januari 2026

Hasil wawancara dengan pak Singgih salah satu tokoh agama di RT 02 Dusun Krandon
menunjukkan bahwa pemaknaan terhadap ruwahan tetap selaras dengan pemahaman umum
tersebut. Masyarakat setempat mengartikan ruwahan sebagai “ngeruwat arwah”, yakni
praktik penyucian dan pemurnian batin untuk mendoakan para leluhur. Ruwahan dipandang
sebagai bentuk kepedulian spiritual, yang bukan hanya menghadirkan koneksi antara manusia
yang hidup dengan mereka yang telah wafat, tetapi juga menjadi ruang ritual yang sarat nilai-
nilai kolektif, persaudaraan, dan penghormatan terhadap tradisi.

Di Dusun Krandon, tradisi Ruwahan dijalankan dalam dua momen utama. Salah
satunya berlangsung pada malam tanggal 1 bulan Ruwah, yang diawali dengan ziarah ke
makam dan dilanjutkan dengan tahlil bersama, biasanya dilaksanakan setelah salat Isya.
Karena Dusun Krandon terdiri dari lima RT, pelaksanaan ziarah kuburnya terbagi
berdasarkan lokasi makam. Ada dua makam di dusun ini: satu makam umum yang berada di
sebelah timur, digunakan oleh warga RT 01, 02, 04, dan 05; sementara RT 03 memiliki
makam tersendiri di bagian utara dusun, sehingga mereka melaksanakan kegiatan secara
terpisah. Setiap keluarga yang ikut serta membawa ambeng, yaitu makanan yang disusun di
nampan berisi nasi dan lauk pauk seikhlasnya. Di dalamnya juga diselipkan uang iuran
sebesar lima ribu rupiah, sebagai bentuk partisipasi. Saat acara tahlil akan dimulai, ambeng
diletakkan di dekat tempat duduk masing-masing peserta. Sementara itu, panitia menyiapkan
makanan-makanan pokok yang menjadi simbol khas Ruwahan seperti tumpeng, ingkung
ayam, kolak, ketan, apem, dan pisang raja. Semua hidangan ini diletakkan di tengah ruangan,
tepat di hadapan pemimpin doa atau rois. Setelah semuanya siap, acara tahlil pun dimulai.
Suasana terasa khidmat, setiap warga mengikuti rangkaian doa dengan penuh penghormatan.
Setelah doa selesai, panitia membagikan makanan yang telah disiapkan secara merata kepada
semua keluarga yang hadir. Dengan begitu, acara ditutup dalam suasana kebersamaan dan
penghormatan terhadap leluhur. Sementara itu, puncak pelaksanaan tradisi Ruwahan di
Dusun Krandon RT 02 berlangsung pada malam tanggal 15 Sya’ban. Kegiatan ini dipusatkan
di kediaman Bapak Ponijan yang secara kolektif dipilih sebagai lokasi utama karena kapasitas
ruangannya yang memadai untuk menampung seluruh warga. Rangkaian acara pada malam
tersebut pada dasarnya memiliki struktur serupa dengan kegiatan sebelumnya, yakni diawali
dengan pembacaan tahlil dan doa bersama sebagai bentuk penghormatan terhadap arwah
leluhur. Partisipasi warga diwujudkan melalui kontribusi berupa ambeng—makanan yang
disiapkan oleh setiap keluarga, terdiri dari nasi dan lauk pauk secukupnya—serta iuran
sebesar lima ribu rupiah yang disertakan dalam wadah tersebut. Di samping itu, panitia
penyelenggara juga memfasilitasi sajian menu tradisional yang dianggap wajib dalam tradisi
Ruwahan, meliputi tumpeng, ingkung ayam, kolak, ketan, apem, dan pisang raja,
sebagaimana juga disajikan dalam kegiatan ziarah sebelumnya. Setelah seluruh rangkaian doa
dan tahlil selesai dilaksanakan, panitia mendistribusikan hidangan tersebut secara merata
kepada seluruh keluarga yang hadir. Pembagian ini menandai akhir dari prosesi ritual,
sekaligus memperkuat makna solidaritas sosial dan spiritual dalam komunitas.

Perpaduan antara unsur keagamaan dan budaya lokal ini memperlihatkan bahwa
ruwahan di Krandon bukan hanya sebagai sisa-sisa adat, melainkan sebagai sistem makna
yang hidup dan terus dijalankan dengan penuh kesadaran religius dan sosial. Lebih jauh,
praktik ini memperlihatkan bahwa keberagamaan masyarakat tidak dilepaskan dari konteks
budayanya. Islam yang dijalankan bukanlah Islam yang terlepas dari akar sosial masyarakat,
melainkan Islam yang tumbuh dalam kebiasaan, tata krama, dan sistem simbol lokal yang
kaya makna (Hamzah et al., 2018). Dengan begitu, tradisi ruwahan di Krandon menjadi
cermin dari cara masyarakat Muslim Jawa memaknai keberagamaan mereka dalam
keseharian melalui tubuh, makanan, doa, dan perjumpaan sosial yang sarat akan nilai
kemanusiaan (Ahmad Zaini Anwar & Imam Muhsin, 2025).

3750 |Page


https://greenpub.org/JIM

https://greenpub.org/JIM Vol. 4, No. 5, Desember 2025 — Januari 2026

Makna Simbolis dan Nilai-Nilai Multikulturalisme dalam Ruwahan

Mibtadin (2023) mengemukakan bahwa pangan dalam tradisi Ruwahan tidak sekadar
diposisikan sebagai kebutuhan fisiologis, tetapi juga sebagai simbol kebudayaan dan
spiritualitas. Setiap sajian yang dihidangkan membawa makna tersendiri, menjadi bagian dari
cerita ritual yang menghubungkan tubuh manusia dengan nilai-nilai yang lebih tinggi. Di sini,
makanan berperan sebagai "bahasa budaya", yang menyampaikan pesan spiritual melalui rasa,
bentuk, hingga cara penyajiannya.

Tumpeng, misalnya, merupakan nasi uduk yang dibentuk kerucut. Bentuknya
menyerupai gunung yang dalam kosmologi Jawa dipandang sebagai simbol spiritual, tempat
bersemayamnya kekuatan suci. Dalam wawancara, tumpeng dimaknai sebagai lambang
temuju maring Pangeran sebuah pernyataan niat untuk mendekat kepada Allah. Di sisi lain,
ingkung ayam, ayam utuh dengan kaki dan sayap terikat, serta kepala mengarah ke atas
merepresentasikan pengendalian hawa nafsu dan kesadaran spiritual manusia yang diarahkan
ke langit, ke arah ilahi.

Ketan dan apem, dua makanan tradisional yang selalu hadir bersama, menyimbolkan
perjalanan spiritual manusia. Ketan dimaknai sebagai representasi dari khilaf atau dosa
(khotoan), sementara apem berasal dari kata afwan (ampunan). Apem diletakkan menutupi
ketan, menyimbolkan pengharapan bahwa ampunan Allah menutupi segala kesalahan
manusia.

Kolak, makanan manis yang biasanya terbuat dari pisang dan ubi dalam kuah santan,
memiliki akar makna dari kata kholako—mencipta. Ia mengajak manusia untuk merenungkan
asal-usulnya sebagai makhluk ciptaan, dan menyiapkan diri secara spiritual untuk
menyambut Ramadan. Pisang Raja, meskipun maknanya tidak dijelaskan oleh narasumber,
secara tradisi sering diasosiasikan dengan lambang keluhuran dan martabat, mungkin karena
namanya yang menyiratkan status tinggi (raja).

Salah satu aspek khas dari Ruwahan adalah ambeng-nasi dan lauk yang dibawa setiap
keluarga. Ambeng tidak dianggap sebagai sedekah dalam arti ibadah formal karena sebagian
besar akan dibawa pulang. Namun, ambeng memiliki makna sosial yang dalam: ia
menunjukkan semangat kebersamaan dan kesetaraan. Tak peduli status atau latar belakang,
semua keluarga membawa ambeng mereka masing-masing, lalu duduk dan berdoa bersama
dalam satu ruang yang sama—menandakan ikatan persaudaraan antarwarga. Ada pula
Tumpeng kolektif yang dibuat dari iuran warga semakin memperkuat nilai gotong royong.
Pembagian makanan ini dilakukan oleh panitia dalam wadah dari daun pisang, menekankan
nilai kesederhanaan dan keberlanjutan ekologis (Badrus Tsani, 2024).

Keseluruhan tradisi ini menunjukkan bahwa Ruwahan bukan hanya ritual keagamaan,
tetapi juga menjadi ruang distribusi nilai-nilai sosial, spiritual, dan ekonomi dalam
masyarakat (Pratiwi, 2018). Di dalamnya, makanan berfungsi ganda: sebagai simbol yang
sarat makna, dan sebagai alat yang menyatukan keluarga dan komunitas. Dengan kata lain,
makanan dalam Ruwahan bukan hanya disantap secara fisik, tapi juga menjadi bagian dari
cara masyarakat menginternalisasi nilai-nilai kehidupan dan keimanan mereka (Putri & Fauzi,
2021).

Transformasi, Negosiasi, dan Resistensi Tradisi

Tradisi sejatinya bukan sesuatu yang kaku atau tidak bisa berubah (Giuliano et al.,
2017). la terus bergerak, menyesuaikan diri dengan zaman, dan sering kali dinegosiasikan
ulang seiring perubahan sosial yang terjadi. Tradisi Ruwahan di Dusun Krandon pun
mengalami proses ini. Contohnya, jika dulu makanan disajikan di atas daun pisang, kini
banyak warga yang menggantinya dengan kertas demi alasan praktis dan ketersediaan bahan.
Begitu juga dengan apem kue yang dulunya berbentuk sederhana, kini hadir dalam berbagai
variasi, mengikuti tren pasar dan selera masyarakat yang terus berkembang.

3751 |Page


https://greenpub.org/JIM

https://greenpub.org/JIM Vol. 4, No. 5, Desember 2025 — Januari 2026

Namun, tidak semua bentuk perubahan diterima begitu saja (Baskara et al., 2020). Pada
masa kepemimpinan RT sebelumnya, pernah dicoba mengganti tradisi membawa ambeng
dengan acara pengajian atau ceramah agama. Sayangnya, inisiatif ini tidak mendapat
dukungan dari warga, terutama para sesepuh. Mereka merasa bahwa esensi dari Ruwahan
bukan hanya sekadar mendengarkan ceramah, tetapi juga terletak pada kebersamaan dan
makna yang terkandung dalam kegiatan makan bersama, yang penuh simbol dan nilai.

Sikap warga yang menolak perubahan tersebut menunjukkan bahwa mereka masih
sangat memegang teguh nilai-nilai dasar tradisi Ruwahan (Wardani, 2022). Bagi mereka,
tradisi bukan sekadar rutinitas tahunan, melainkan warisan bermakna yang hidup dalam
ingatan bersama dan membentuk identitas komunitas. Maka, meski perubahan boleh terjadi,
nilai-nilai inti dari tradisi tetap dijaga (Rahmawati et al., 2023). Inilah yang disebut sebagai
bentuk penyesuaian budaya yang sehat—mampu beradaptasi dengan kondisi zaman, namun
tetap setia pada akar dan makna lokal yang membentuk jati diri masyarakat.

Ruwahan dan Identitas Keagamaan Lokal

Dari hasil wawancara, terlihat jelas bahwa tradisi Ruwahan tidak hanya soal ritual,
tetapi juga berkaitan erat dengan identitas keagamaan masyarakat lokal—khususnya Islam
dalam tradisi Nahdliyyin (Wardani, 2022). Ruwahan menjadi cerminan dari cara masyarakat
memaknai spiritualitas, sekaligus menegaskan jati diri budaya mereka yang khas. Contohnya,
adanya iuran sukarela yang diberikan kepada rois atau pemimpin doa, dipercaya oleh warga
sebagai bagian dari ikhtiar agar doa yang dipanjatkan lebih mudah terkabul. Ini menunjukkan
bahwa dalam masyarakat, kepercayaan lokal seringkali berjalan seiring dengan ajaran Islam
tradisional (Mibtadin, 2023).

Lebih jauh, Ruwahan juga bisa dipandang sebagai bentuk “perlawanan halus” terhadap
model keberagamaan yang terlalu kaku dan tekstual, yang sering kali mengabaikan atau
bahkan menolak praktik-praktik keislaman yang berbasis budaya lokal. Di Dusun Krandon,
penghayatan terhadap Islam justru tumbuh melalui relasi sosial: menghormati leluhur,
berbagi makanan, dan berkumpul dalam doa bersama. Inilah bentuk keislaman yang tidak
hanya hidup dalam kitab, tapi juga dalam kehidupan sehari-hari.

Dengan demikian, menurut Wardani (2022) tradisi Ruwahan dapat dimaknai sebagai
wujud Islam yang membumi yakni sebuah ekspresi keagamaan yang tidak hanya bicara soal
dogma, tetapi juga menyentuh aspek budaya, kebersamaan, dan penghormatan atas warisan
leluhur. Spiritualitas di sini tidak hanya naik ke langit lewat doa, tetapi juga hadir di bumi:
dalam nasi yang dibagikan, dalam suara doa yang dibaca bersama, dan dalam kerja diam-
diam banyak tangan yang memastikan tradisi ini tetap hidup dari generasi ke generasi.

KESIMPULAN

Penelitian ini menemukan bahwa simbolisme pangan dalam tradisi Ruwahan di Dusun
Krandon merepresentasikan nilai-nilai sosial dan spiritual masyarakat Muslim Jawa, di mana
makanan seperti tumpeng, ingkung, kolak, ketan, apem, dan pisang raja tidak hanya berfungsi
sebagai konsumsi ritual, tetapi juga sebagai simbol yang merefleksikan konsep religius
seperti pengampunan, pengendalian diri, dan hubungan vertikal dengan Tuhan, serta nilai-
nilai sosial seperti kebersamaan dan solidaritas melalui praktik ambeng. Dengan demikian,
pertanyaan penelitian terjawab dengan menunjukkan bahwa tradisi ini menjadi media
internalisasi ajaran Islam lokal yang membumi dalam praktik sehari-hari. Temuan ini
memberikan kontribusi pada pengembangan studi antropologi Islam dan kajian budaya
dengan menyoroti pentingnya makanan sebagai sarana komunikasi simbolik dalam tradisi
keagamaan. Meskipun penelitian ini terbatas pada satu komunitas dan belum mencakup
dinamika antar-generasi secara mendalam, penelitian lanjutan disarankan untuk memperluas
wilayah kajian dan melibatkan perspektif generasi muda guna memahami proses transformasi
tradisi di tengah perubahan sosial.

3752 |Page


https://greenpub.org/JIM

https://greenpub.org/JIM Vol. 4, No. 5, Desember 2025 — Januari 2026

REFERENSI

Ahmad Zaini Anwar, & Imam Mubhsin. (2025). Akulturasi Budaya Jawa dan Islam Pada
Pelaksanaan Tradisi Ruwahan di Langensari Baluwarti Pasar Kliwon Surakarta.
Jurnal Pengabdian Masyarakat Dan Riset Pendidikan, 3(4), 1780-1788.
https://doi.org/10.31004/jerkin.v3i4.647

Badrus Tsani, L. (2024). TRADISI NASI AMBENG SEBAGAI ADAT MENDOAKAN
LELUHUR DAN MENJALIN SILATURAHMI DI MASYARAKAT KECAMATAN
SOOKO KABUPATEN PONOROGO PROVINSI JAWA TIMUR. In MODELING:
Jurnal Program Studi PGMI (Vol. 11, Issue 2).

Baskara, B., Tasha F, V., & Muhammad, A. Ak. (2020). Change and Development in Nyadran
Ritual Tradition in Yogyakarta. Khatulistiwa, 10(1), 65-75.
https://doi.org/10.24260/khatulistiwa.v9i2.1478

Giuliano, P., Nunn, N., Boyd, R., Diamond, J., Durante, R., Galor, O., Henrich, J., Jha, S.,
Mcelreath, R., Michalopoulos, S., Pendakur, K., Robinson, J., & Smaldino, P. (2017).
Understanding Cultural Persistence and Change.
http://www.anderson.ucla.edu/faculty/paola.giuliano/

Hamzah, Z., Syaikh, 1., Shidik, A., & Belitung, B. (2018). Interaction of Islam with Local
Culture. AJIS : Academic Journal of  Islamic Studies, 3(1).
http://journal.staincurup.ac.id/index.php/AJIS

Hardani MSi, A., Ustiawaty, J., & Juliana Sukmana, D. (2020). Buku Metode Penelitian
Kualitatif & Kuantitatif. https://www.researchgate.net/publication/340021548

Huang, X. (2019). Understanding Bourdieu - Cultural Capital and Habitus. Review of
European Studies, 11(3), 45. https://doi.org/10.5539/res.v11n3p45

Huh, J., Shiyko, M., Keller, S., Dunton, G., & Schembre, S. M. (2015). The time-varying
association between perceived stress and hunger within and between days. Appetite,
89, 145-151. https://doi.org/10.1016/j.appet.2015.02.001

Mibtadin, M. (2023). Ruwahan Tradition, Spiritual Balance, and Religious Expression of
Javanese People. Migration Letters, 20(3), 534-550.
https://doi.org/10.47059/ml.v20i3.2936

Nabilah, K. D. (2022). MAKNA SIMBOLIK TRADISI RUWAHAN. https://eprints.iain-
surakarta.ac.id/3344/1/Full%20Teks_181121030.pdf

Pratiwi, K. B. (2018). PERGESERAN TRADISI RUWAHAN DI KELURAHAN
SUKOREJO, KECAMATAN WONOSARI, KABUPATEN KLATEN. Haluan Sastra
Budaya, 2, 204-219. https://doi.org/https://doi.org/10.20961/hsb.v212.23306

Putri, M. W, & Fauzi, A. M. (2021). TRADISI RUWAHAN SEBAGAI ALAT
KOMUNIKASI ANTAR UMAT BERAGAMA DI DESA CANDIHARJO
MOJOKERTO. In JISA: Jurnal llmiah Sosiologi Agama Prodi Sosiologi Agama
Fakultas Ilmu Sosial UIN SU Medan (Vol. 4, Issue 1).

Rahmawati, N., Brata, Y. R., Budiman, A., & Sudarto, S. (2023). Nilai-Nilai Kearifan Lokal
Tradisi Ruwahan Desa Sindangsari - Banjarsari Kabupaten Ciamis. Jurnal Artefak,
10(2), 219. https://doi.org/10.25157/ja.v10i2.12232

Susilo, S., & Syato, 1. (2016). Common identity framework of cultural knowledge and
practices of Javanese Islam. Indonesian Journal of Islam and Muslim Societies, 6(2),
161. https://doi.org/10.18326/1jims.v6i2.161-184

Wardani, R. (2022). NILAI-NILAI RELIGIUS DALAM TRADISI RUWAHAN MASYARAKAT
ISLAM KEJAWEN DUSUN KALITANJUNG.
https://repository.uinsaizu.ac.id/15398/1/RISMA%20WARDANI_NILAI-
NILAI%20RELIGIUS%20DALAM%20TRADISI%20RUWAHAN%20MASYARA
KAT%20ISLAM%20KEJAWEN%20DUSUN%20KALITANJUNG%2C%20TAMB
AKNEGARA%2C%20RAWALO%2C%20BANYUMAS%2C%20DALAM%20PER
SPEKTIF.pdf

3753 |Page


https://repository.uinsaizu.ac.id/15398/1/RISMA%20WARDANI_NILAI-NILAI%20RELIGIUS%20DALAM%20TRADISI%20RUWAHAN%20MASYARAKAT%20ISLAM%20KEJAWEN%20DUSUN%20KALITANJUNG%2C%20TAMBAKNEGARA%2C%20RAWALO%2C%20BANYUMAS%2C%20DALAM%20PERSPEKTIF.pdf
https://repository.uinsaizu.ac.id/15398/1/RISMA%20WARDANI_NILAI-NILAI%20RELIGIUS%20DALAM%20TRADISI%20RUWAHAN%20MASYARAKAT%20ISLAM%20KEJAWEN%20DUSUN%20KALITANJUNG%2C%20TAMBAKNEGARA%2C%20RAWALO%2C%20BANYUMAS%2C%20DALAM%20PERSPEKTIF.pdf
https://repository.uinsaizu.ac.id/15398/1/RISMA%20WARDANI_NILAI-NILAI%20RELIGIUS%20DALAM%20TRADISI%20RUWAHAN%20MASYARAKAT%20ISLAM%20KEJAWEN%20DUSUN%20KALITANJUNG%2C%20TAMBAKNEGARA%2C%20RAWALO%2C%20BANYUMAS%2C%20DALAM%20PERSPEKTIF.pdf
https://repository.uinsaizu.ac.id/15398/1/RISMA%20WARDANI_NILAI-NILAI%20RELIGIUS%20DALAM%20TRADISI%20RUWAHAN%20MASYARAKAT%20ISLAM%20KEJAWEN%20DUSUN%20KALITANJUNG%2C%20TAMBAKNEGARA%2C%20RAWALO%2C%20BANYUMAS%2C%20DALAM%20PERSPEKTIF.pdf
https://repository.uinsaizu.ac.id/15398/1/RISMA%20WARDANI_NILAI-NILAI%20RELIGIUS%20DALAM%20TRADISI%20RUWAHAN%20MASYARAKAT%20ISLAM%20KEJAWEN%20DUSUN%20KALITANJUNG%2C%20TAMBAKNEGARA%2C%20RAWALO%2C%20BANYUMAS%2C%20DALAM%20PERSPEKTIF.pdf
https://greenpub.org/JIM

https://greenpub.org/JIM Vol. 4, No. 5, Desember 2025 — Januari 2026

Wawancara

Singgih, Tokoh Agama. Wawancara 31 Mei 2025

Surip, Ibu Rumah Tangga. Wawancara 31 Mei 2025

Sari Ningsih, Panitia Ruwahan. Wawancara 01 Juni 2025
Japari, Warga Dusun. Wawancara 01 Juni 2025

Thsan, Tokoh Pemuda, Wawancara 03 Juni 2025

3754 |Page


https://greenpub.org/JIM

	PENDAHULUAN
	METODE
	HASIL DAN PEMBAHASAN
	KESIMPULAN

